



# Anexo No 12. Características productivas y socioculturales de los pueblos indígenas







# Contenido

| i.   | Int | troduccion                                                                         | 4  |
|------|-----|------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ii.  | Pu  | ıeblos indígenas en la cobertura del PAR III.                                      | 4  |
| iii. | Ca  | rracterísticas productivas y socioculturales de los pueblos indígenas minoritarios | 11 |
| 1    |     | Pueblo araona                                                                      | 11 |
| 2    |     | Ayoreo                                                                             | 12 |
| 3    |     | Baure                                                                              | 13 |
| 4    |     | Canichana                                                                          | 14 |
| 5    |     | Cavineño.                                                                          | 14 |
| 6    |     | Cayubaba                                                                           | 15 |
| 7    |     | Tsimané                                                                            | 16 |
| 8    |     | Chiquitano                                                                         | 18 |
| 9    |     | Chacobo                                                                            | 19 |
| 1    | 0.  | Esse ejja                                                                          | 19 |
| 1    | 1.  | Guaraní                                                                            | 20 |
| 1    | 2.  | Guarayu                                                                            | 21 |
| 1    | 3.  | Itonamas                                                                           | 22 |
| 1    | 4.  | Joaquiniano                                                                        | 23 |
| 1    | 5.  | Machineri                                                                          | 23 |
| 1    | 6.  | More                                                                               | 24 |
| 1    | 7.  | Mosetén                                                                            | 24 |
| 1    | 8.  | Movima                                                                             | 25 |
| 1    | 9.  | Moxeña                                                                             | 26 |
| 2    | 0.  | Pacahuara                                                                          | 27 |
| 2    | 1.  | Maropa o reyesano                                                                  | 28 |
| 2    | 2.  | Siriono                                                                            | 28 |
| 2    | 3.  | Tacana                                                                             | 30 |
| 2    | 4.  | Tapieté                                                                            | 30 |
| 2    | 5.  | Weenhayek                                                                          | 31 |
| 2    | 6.  | Yaminayua                                                                          | 32 |
| 2    | 7   | Hru                                                                                | 32 |





| 28. | Leco           | 33 |
|-----|----------------|----|
| 29. | Yuqui          | 34 |
|     | Yuracaré       |    |
|     | Aymara         |    |
|     | . Quechua      |    |
|     | Toromona       |    |
|     | Afroboliviano. |    |
|     | Guarasugwä.    | 39 |



#### I. Introducción

Todos los Subproyectos financiados por el PAR III, aplican la lógica de un "Plan de Desarrollo para Pueblos Indígenas", debido a que la mayoría de la población beneficiaria son de origen indígena originaria y se auto identifican como tal y, están ubicados tanto dentro como fuera de las TCO/TIOC. En su diseño general, están integradas las medidas relevantes para beneficiar a los pueblos indígenas (mayoritarios y minoritarios) y evitar impactos negativos durante el proceso de su implementación.

Un desafío para el PAR III consiste en prestar atención y brindar apoyo a los pueblos indígenas minoritarios que habitan en las diferentes ecoregiones y evitar efectos adversos en los marcos de un pleno ejercicio de sus derechos y particularidades sociales, culturales y económicas en el marco de la normativa nacional y el EAS 7 del BM relativo a Pueblos Indígenas.

El presente documento detalla los datos de población indígena y no indígena de área rural, los cuatro criterios que hace al término de "pueblos indígenas" según el EAS 7 del MAS del Banco Mundial, las características de los pueblos indígenas en el área de intervención del PAR III en el marco de los citados criterios a ser consideradas para el financiamiento de los Subproyectos y, las características productivas y socioculturales de cada uno de los 36 pueblos indígenas de Bolivia.

El presente documento ha sido elaborado con información del Instituto Nacional de Estadística, Censo Nacional de Población y Vivienda (CNPV, 20129), del INFO-SPIE del Ministerio de Planificación del Desarrollo (INFO-SPIE, 2016), el Atlas de Territorios Indígenas Originarios de Bolivia del MDRyT (MDRyT-VT, 2010), el Marco Ambiental y Social del Banco Mundial del 2016.

# II. Pueblos indígenas en la cobertura del PAR III

De acuerdo con los datos proyectados, para el 2022, a nivel rural, el 70,2% de población corresponde a alguna nación o pueblo indígena originario.

Tabla N° 1 Población iindígena y no indígena del área rural 2012

|              | Poblaciór     | n indígena    | Población  | no indígena   | Total      |               |  |
|--------------|---------------|---------------|------------|---------------|------------|---------------|--|
| Departamento | En habitantes | En porcentaje | En         | En porcentaje | En         | En porcentaje |  |
|              |               | (%)           | habitantes | (%)           | habitantes | (%)           |  |
| Beni         | 63.909        | 70,80%        | 26.358     | 29,2%         | 90.267     | 100,0%        |  |
| Chuquisaca   | 261.730       | 86,53%        | 40.759     | 13,5%         | 302.489    | 100,0%        |  |
| Cochabamba   | 426.632       | 81,56%        | 96.475     | 18,4%         | 523.107    | 100,0%        |  |
| La Paz       | 722.656       | 85,75%        | 120.043    | 14,2%         | 842.699    | 100,0%        |  |
| Oruro        | 131.714       | 87,21%        | 19.323     | 12,8%         | 151.037    | 100,0%        |  |
| Pando        | 15.166        | 26,03%        | 43.092     | 74,0%         | 58.258     | 100,0%        |  |
| Potosí       | 188.861       | 41,29%        | 268.566    | 58,7%         | 457.427    | 100,0%        |  |
| Santa Cruz   | 348.295       | 61,47%        | 218.303    | 38,5%         | 566.598    | 100,0%        |  |
| Tarija       | 57.487        | 34,47%        | 109.268    | 65,5%         | 166.755    | 100,0%        |  |
| Total        | 2.216.450     | 70,2%         | 942.187    | 29,8%         | 3.158.637  | 100,0%        |  |

Fuente: Elaboración propia, en base a datos CNPV 2012, INE





Las mayores poblaciones de pueblos indígenas se concentran en el Altiplano (aymaras) y en los valles (quechuas), además del oriente del país -como destino de la emigración de occidente-.

Tarija Beni Chuquisaca Santa Cruz 2% 3% 7% 12% Cochabamba Potosí 20% 14% Pando Q1%/ro 6% La Paz 35%

Figura N° 1 Población indígena del área rural, distribución por departamento (2012)

Fuente: Elaboración propia, en base a datos CNPV 2012, INE

En la región andina de tierras altas (departamentos de la Paz, Oruro y Potosí) se concentran pobladores de naciones indígenas originarios del altiplano, entre ellos, quechuas y uru-chipayas, sin embargo, predomina la población aymara.

En los valles centrales, franja subandina que incluye la ecorregión de Yungas (departamentos de Cochabamba, Chuquisaca y Tarija), se han asentado poblaciones campesinas del grupo indígena quechua. En las llanuras tropicales de las tierras bajas -departamentos de Santa Cruz, Beni y Pando, parte de Chuquisaca y Tarija- se asientan los pueblos indígenas de la Amazonía, del Chaco y del oriente boliviano, constituidos por unos 30 grupos indígenas, la mayoría minoritarios.

Todos los Subproyectos financiados por el PAR III, aplican la lógica de un "Plan de Desarrollo para Pueblos Indígenas", debido a que la mayoría de la población beneficiaria son de origen indígena originaria y se auto identifican como tal y, están ubicados tanto dentro como fuera de las TCO/TIOC.

El MAS del Banco Mundial y particularmente el EAS 7 relativo a Pueblos indígenas, señala que el término "pueblos indígenas" hace referencia a un grupo social y cultural bien diferenciado que posee las siguientes características en distintos grados:

- a) Autoidentificación como miembros de un grupo social y cultural indígena bien diferenciado, reconocimiento de esta identidad por parte de otros grupos.
- b) Apego colectivo a hábitats geográficamente diferenciados, territorios ancestrales o áreas de uso u ocupación estacional, así como a los recursos naturales de esas áreas;
- c) Instituciones tradicionales culturales, económicas, sociales o políticas que están bien diferenciadas y son independientes de las de la sociedad o cultura predominante;





d) Una lengua o dialecto distintivos, a menudo diferente del idioma o los idiomas oficiales del país o la región en la que residen.

En el área de intervención del Proyecto, los criterios precedentes, presentan las siguientes características a ser consideradas por el PAR III para el financiamiento de los Subproyectos:

- a) Autoidentificación como miembros de un grupo social y cultural indígena bien diferenciado, y reconocimiento de esta identidad por parte de otros grupos;
  - ➤ El PAR III tiene cobertura nacional en el área rural, abarca a los 9 departamentos, 212 provincias, 341 municipios y más de 20.000 comunidades del área rural. El 72,5% de la población en el área rural se autoidentifica como indígena (CNPV 2012).
  - La CPE reconoce 36 naciones y pueblos indígenas originario campesinos, cada uno de los cuales comparte territorio, población y lengua que le es propia. Dichas naciones y pueblos indígenas son: Bauré, Afroboliviano, Araona, Ayoreo, Canichana, Cavineño, Cayubaba, Chácobo, Chimán o Tísimané, Chiquitano, Ese Ejja, Guarasuíwe, Guarayo, Itonama, Mojeño, Moré, Mosetén, Movima, Toromona, Yaminahua, Yuqui, Yuracaré, Joaquiniano, Leco, Machineri, Maropa, Nahua, Pacahuara, Sirionó, Tacana, Guaraní, Tapiéte, Weenhayek, Aymara, Quechua y Uru, cuyas características productivas y socioculturales se detallan en el capítulo II del presente documento.
  - Según el INE (CNPV 2012) son pueblos indígenas mayoritarios el Aymara y Quechua que viven en las regiones de Altiplano, Valles y Trópico. Respecto a los pueblos indígenas minoritarios, del total de la población boliviana el 4,17% se autoidentifican como pueblos indígenas minoritarios de tierras bajas, que viven en las eco regiones de Chaco, Oriente, Trópico y Norte Amazónico. Con excepción de los Uru Murato, Chipaya Iruhito que viven en el Altiplano. De estos pueblos la mayor población es Chiquitano, Garaní y Moxeño. Los pueblos indígenas minoritarios son: Araona, Ayoreo, Baure, Canichana, Cavineño, Cayuvaba, Chácob, Chiquitano, Ese-ejja, Guaraní, Guarasug´we, Guarayo, Itonama, Joaquiniano, Leco, Machineri, Maropa, Mojeño, Moré, Mosetén, Movima, Pakahuara, Sirionó, Tacana, Tapiete, Tsimane, Uru, Weenhayek, Yaminahua, Yuki, Yuracaré.
  - Según reporte de abril del 2020 de la Defensoría del Pueblo los pueblos indígena originarios en peligro de extinción son: Weenhayek, Ayoreo, Cavineño, Mosetén, Cayubaba, Chacobo, Baure, Esse Ejja, Canichana, Sirionó, Yaminawa, Machineri, Yuki (Mbya), Moré, Araona, Tapieté, Pacahuara, Guarasug`we y Uru. Los pueblos indígenas en situación de aislamiento voluntario son segmentos Toromona, Araona, Esse Ejja, Yuqui, Ayoreo y Pacahuara se encuentran en los departamentos de Tarija, Santa Cruz, Beni, Pando Cochabamba, La Paz y Oruro.





- b) Apego colectivo a hábitats geográficamente diferenciados, territorios ancestrales o áreas de uso u ocupación estacional, así como a los recursos naturales de esas áreas;
  - Las Tierras Comunitarias de Origen y/o Tierras Indígenas Originarias Campesinas (TCO/TIOC) son sistemas de propiedad colectiva de la tierra reconocidas por el Estado Plurinacional de Bolivia, que se inscriben como parte de los derechos consuetudinarios, en este caso de los pueblos indígenas que poseían tradicionalmente y que usaban para acceder a los recursos naturales y hacer sostenible sus culturas y medios de vida.
  - La superficie agropecuaria titulada en Bolivia es de 62.814.618 Has de las cuales el 78,14% corresponden a la agricultura familiar que se autoidentifica como indígena (38,74% para Tierras Indígenas Originarias Campesinas TIOC, 25,18% Comunitaria y 14,22% Pequeña (INRA Rendición Pública de Cuentas 2022). La titulación de las TIOC reconoce el derecho ancestral de los pueblos indígenas a su territorio.
  - Los pueblos indígenas minoritarios habitan tierras y territorios principalmente de tierras bajas dentro y fuera de TCO/TIOC. Los pueblos indígenas mayoritarios ancestralmente ocuparon territorios extensos, actualmente habitan zonas ancestrales identificadas y están presentes en todo el territorio nacional En la Tabla No 1 se muestra en que macrorregiones se encuentran los pueblos indígenas minoritarios. Así mismo, en la Figura 1 se muestra el mapa con TCO/TIOC titulados al 2010 (MDRyT-VT, 2010).
  - Los pueblos indígenas minoritarios, se dedican de manera estacionaria a la caza, la pesca, la recolección de productos forestales no maderables del bosque (castaña, cacao silvestre, nuez chiquitana, majo, asai, entre otros), el aprovechamiento de especies de fauna autorizadas (lagarto) y la elaboración de artesanía a partir de recursos naturales tales como la palmera, el garabatá o carawata. Siendo la mayoría de estos pueblos indígenas de vocación no agrícola (aunque muchos de ellos cultivan para fines de subsistencia). Las características productivas y socioculturales de los pueblos indígenas minoritarios se describen en el capítulo II del presente documento.





Tabla N° 1 Pueblos indígenas de Bolivia por macrorregión

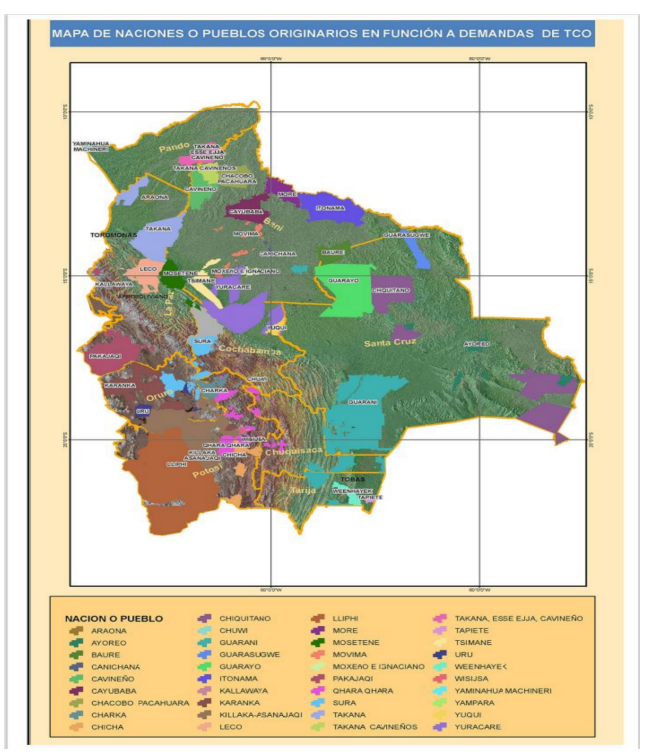
|    | Pueblo Indígena | Macroregiones |          |       |                          |                      |        |                    |
|----|-----------------|---------------|----------|-------|--------------------------|----------------------|--------|--------------------|
| No |                 | Altiplano     | Amazonia | Chaco | Chiquitania-<br>Pantanal | Llanuras-<br>Sabanas | Valles | Yungas-<br>Chapare |
| 1  | Afroboliviano   |               |          |       |                          |                      |        | Х                  |
| 2  | Araona          |               | Х        |       |                          |                      |        |                    |
| 3  | Aymara          | Х             |          |       |                          |                      | X      | Х                  |
| 4  | Ayoreo          |               |          | Х     | Х                        |                      |        |                    |
| 5  | Baure           |               |          |       | *                        | Х                    |        |                    |
| 6  | Canichana       |               |          |       |                          | Х                    |        |                    |
| 7  | Cavineño        |               | Х        |       |                          |                      |        |                    |
| 8  | Cayubaba        |               |          |       |                          | Х                    |        |                    |
| 9  | Chácobo         |               | Х        |       |                          |                      |        |                    |
| 10 | Chimán          |               | Х        |       |                          |                      |        | Х                  |
| 11 | Chiquitano      |               |          |       | Х                        |                      |        |                    |
| 12 | Ese Ejja        |               | Χ        |       |                          |                      |        |                    |
| 13 | Guaraní         |               |          | Х     |                          |                      |        |                    |
| 14 | Guarasugwe      |               |          |       | Х                        |                      |        |                    |
| 15 | Guarayo         |               |          |       | Х                        |                      |        |                    |
| 16 | Itonama         |               |          |       |                          | Х                    |        |                    |
| 17 | Joaquiniano     |               |          |       |                          | Х                    |        |                    |
| 18 | Leco            |               |          |       |                          |                      |        | Х                  |
| 19 | Mojeño          |               |          |       |                          | Х                    |        | Х                  |
| 20 | More            |               |          |       |                          | Х                    |        |                    |
| 21 | Mosetén         |               | Х        |       |                          |                      |        | Х                  |
| 22 | Movima          |               | Х        |       |                          | Х                    |        |                    |
| 23 | Moxeños         |               |          |       |                          | Х                    |        |                    |
| 24 | Nahua           |               | Х        |       |                          |                      |        |                    |
| 25 | Pacahuara       |               | Х        |       |                          |                      |        |                    |
| 26 | Quechua         | Х             |          |       |                          |                      | Х      | Х                  |
| 27 | Reyesano        |               | Х        |       |                          |                      |        |                    |
| 28 | Sirionó         |               |          |       | Х                        | Х                    |        |                    |
| 29 | Tacana          |               | Х        |       |                          |                      |        |                    |
| 30 | Tapieté         |               |          | Х     |                          |                      |        |                    |
| 31 | Toromona        |               | Х        |       |                          |                      |        |                    |
| 32 | Urus            | Х             |          |       |                          |                      |        |                    |
| 33 | Weenhayek       |               |          | Х     |                          |                      |        |                    |
| 34 | Yaminahua       |               |          |       |                          |                      |        |                    |
|    | Machineri       |               | Х        |       |                          |                      |        |                    |
| 35 | Yuqui           |               |          |       | Х                        |                      | Х      | Х                  |
| 36 | Yuracaré        |               |          |       | Х                        | Х                    | Х      | Х                  |

Fuente: Elaboración propia, en base al INFO SPIE (2016)





Figura N° 1 Mapa de Naciones o Pueblos Originario con territorios titulados en función a demandas de TCO (2010)



Fuente: Atlas de Territorios Indígenas Originarios de Bolivia del MDRyT-VT (2010)





- c) Instituciones tradicionales culturales, económicas, sociales o políticas que están bien diferenciadas y son independientes de las de la sociedad o cultura predominante;
  - Los pueblos indígenas de Bolivia están organizados y representados en las siguientes organizaciones nacionales, con quienes el PAR III coordinará según corresponda:
    - o CONAMAQ, Consejo Nacional de Ayllus y Marcas del Qullasuyo.
    - CIDOB, Confederación de Pueblos Indígenas del Oriente Boliviano
    - o CSUTCB, Confederación Sindical Única de Trabajadores Campesinos de Bolivia.
    - CSCIOB, Confederación Sindical de Comunidades Interculturales Originaria de Bolivia
    - CNMCIOB BS, Confederación Nacional de Mujeres Campesinas Indígena Originaria de Bolivia – Bartolina Sisa.
  - La Confederación de Pueblos Indígenas de Bolivia (CIDOB) es la organización de los pueblos indígenas minoritarios de las tierras bajas de Bolivia, su misión es representar, defender, promover y consolidar los derechos de los pueblos indígenas y fortalecer a los mismos a través de sus organizaciones, para su efectiva incorporación y participación en decisiones, políticas, sociales, económicas y culturales, así como en los procesos de desarrollo local, municipal, regional, departamental y nacional. Cuenta con la certificación del Ministerio de Autonomías, que establece el registro de dicha confederación en el marco de lo establecido por la Disposición Transitoria Tercera de la Ley N° 351 de 19 de marzo de 2013. La CIDOB, está conformada por la Central de Pueblos Indígenas del Beni – CPIB, la Central Indígena de la Región Amazónica de Bolivia – CIRABO, la Central de Pueblos Étnicos de Santa Cruz – CPESC, la Asamblea del Pueblo Guaraní – APG, la Organización de Capitanías Weenhayek y Tapieté – ORCAWETA, la Central de Pueblos Indígenas de La Paz - CPILAP, la Central de Pueblos Indígenas del Trópico de Cochabamba -CPITCO, la Central Indígena de Pueblos Originarios de la Amazonia de Pando – CIPOAP, la Central de Mujeres Indígenas del Beni – CMIB, la Central de Pueblos Étnicos Mojeños del Beni – CPEMB, la Central de Organizaciones de Pueblos Nativos Guarayos - COPNAG, el Gran Consejo Tsimane - GCT y la Organización Indígena Chiquitana - OICH.
  - ➤ El Consejo Nacional de Ayllus y Markas del Qullasuyu (CONAMAQ) es la máxima instancia de representación de pueblos indígenas de Ayllus, markas y suyus de tierras altas de Bolivia sujetos a la visión cósmica de Ayllu.
  - La Confederación Sindical Única de Trabajadores Campesinos de Bolivia (CSUTCB), se constituye el 26 de junio de 1979. Es la principal organización sindical de los Pueblos Originarios Quechuas, Aymaras. Su visión es alcanzar para los pueblos indígenas originarios de Bolivia un desarrollo económico sostenible equitativo y justo, manteniendo la identidad originaria, mediante la gestión sostenible de los recursos naturales con participación campesina, cuidando el medio ambiente, garantizando el acceso a la tierra y territorio. Para la CSUTCB, la base de la





organización es la comunidad y las familias, está compuesta por Sindicatos Agrarios, Subcentrales, Centrales y/o Federaciones Provinciales, Federaciones Regionales, Federaciones Departamentales.

- d) Una lengua o dialecto distintivos, a menudo diferente del idioma o los idiomas oficiales del país o la región en la que residen.
  - La CPE determina que: "Son idiomas oficiales del Estado el castellano y todos los idiomas de las naciones y pueblos indígena originario campesinos (36)".
  - ➤ El 52,1 de la población habla como primera lengua las nativas, sin embargo, el 88,21% también habla el español (CNPV 2012).
  - ➤ El 59,2% de la población se comunica con mayor frecuencia en lenguas indígenas y el 40,8% utiliza el español (CNPV 2012).
  - ➤ La información presentada por el INE en base al Censo Nacional de Población y Vivienda 2012 (CNPV, 2012), de una población total de 3.235.746 habitantes que habita en localidades rurales, 1.951.289 habitantes tienen como primer idioma aprendido un idioma nativo, equivalente al 60% de la población rural y cobertura del Proyecto.

# III. Características productivas y socioculturales de los pueblos indígenas minoritarios.

#### 1. Pueblo Araona

Eco región: Amazónica. Departamento: La Paz. Provincia: Iturralde Municipio: Ixiamas

Comunidad: Puerto Arjona.

Idioma: Tacana.

Actividad Principal: Recolección forestal, caza y pesca.

Productos: Castaña, caucho, madera, frutas. Los Araonas estuvieron asentados cientos de años en la Amazonia boliviana, en parte de los territorios actuales de Pando, Beni y el norte de La Paz. Este grupo étnico también tuvo presencia en regiones de Perú y Brasil colindantes con el país.

Milton Eyzaguirre, Jefe de Extensión y Difusión Cultural del MUSEF (Museo de Etnografía y Folklore), dice que el rasgo más destacable de los araonas es su respeto casi sagrado sobre su espacio circundante. "Se ha advertido la presencia de unos palos en los cuales, según ellos, viviría al espíritu de la selva. Los araonas aseguran que esta suerte de tótems atesoran los espíritus de sus antepasados protectores, los cuales permiten equilibrar la explotación de la tierra", asegura el antropólogo, quien añade que no deben explotar en demasía pues "ello les ocasionaría algunos males, incluso la muerte".





La mujer Araona tiene mucha incidencia en la economía pero no así en lo político y religioso. Hasta hace algunas décadas, según el estudioso, aún existían las familias poligínicas, en las que el hombre tenía el derecho de tener dos o cuatro mujeres.

En Perú, el Parque Nacional Manú (que significa río en la lengua originaria) es un atractivo natural que en los últimos años logró un interesante impulso turístico, lo que no necesariamente favorece a las tribus que generalmente tienden a dispersarse y desaparecer ante la expansión de la civilización.

En una visita que se efectuó al lugar de asentamiento de la tribu, el Araona Chanana Matahua mueve las manos en señal de escasez cuando le preguntan si durante su juventud había mujeres en la tribu. Y es que los expertos antropólogos coinciden en que la merma de féminas es la gran causante de que esta etnia esté condenada a la desaparición. El actual capitán grande Araona, Palé Huashima, es una prueba de este, fenómeno. "Mis padres son hermanos", cuenta, confirmando la tesis de que la desesperación causa uniones dentro de las pocas familias.

Varios de los varones siguen practicando la poliginia y eso ocasiona que algunos se queden sin pareja y sin descendencia, situación que ha creado disputas y amenazas de muerte entre ellos.

## 2. Ayoreo

Eco región: Amazonia. Departamento: Santa Cruz

Provincias: Germán Busch, Chiquitos.

Comunidades: Zapocó, Poza Verde, Puesto Paz, Guidai Ichai, Santa Teresita, Tobita, Urucú,

Motacú, Rincón del Tigre, Belén.

Idioma: Zamuco

Actividades Principales: Agricultura y recolección. Productos: Maíz, arroz, yuca, plátano y frutas. Vías de acceso: Terrestre, férrea y aérea.

A pesar de los intentos desesperados y reiterados de algunos de sus miembros por subsistir puros y originales, los ayoreos viven actualmente un violento, y al parecer irreversible, proceso de aculturación.

Asentada en el oriente boliviano, sobre todo en el territorio del departamento, se caracteriza precisamente por la vida comunitaria, solidaria y de profundo respeto por la vida, el prójimo y la naturaleza.

Según el antropólogo Milton Eyzaguirre, los miembros de esta singular etnia se autodenominan "ayoreode", que en su idioma zamuco significa "hombre de la selva" o "nosotros". "Quienes tuvieron el primer contacto con ellos también les llamaban zamucos, por el idioma que hablaban, y los "en pelotas" pues andaban desnudos".

Es una de las etnias que hasta lósanos 80 aún conservaba un estilo de vida nómada, "yo he conocido algunas familias de migrantes que no estaban conformes con las decisiones de los jefes de sus





clanes, los cuales se definen por el linaje. Estas migraciones finalmente determinaron una presencia masiva de los ayoreos en la ciudad de Santa Cruz", dice Eyzaguirre.

Los estudios antropológicos coinciden con esta práctica y señalan que como el pueblo ayoreo es de naturaleza nómada, cuando un viejo siente que le abandonan las fuerzas o que una enfermedad lo mina físicamente, decide hacer un alto en la caminata grupal para no perjudicar al clan que debe marchar a ritmo sostenido en busca de alimento, prefiere dar un paso al costado y abandonarse a la espera de la muerte.

Rivero, no obstante, observa que esta asombrosa muestra de solidaridad se fue perdiendo en los últimos años. Y es que el ayoreo, de manera más fácil que otras etnias, se fue asimilando de a poco con los indígenas, campesinos y colonos del oriente. Las crónicas de Santa Cruz de principios del siglo XX señalan que éstos rondaban la periferia y eran tanto temidos como combatidos, al extremo de ser a veces cazados como un animal cualquiera.

Hasta mediados del siglo pasado, cuando aún la influencia occidental no era grande, los ayoreos vivían organizados en pequeños grupos de entre 20 y 150 personas, con territorios definidos que recorrían periódicamente en busca de frutos para recolectar y animales para cazar. El chamán y el capitán ocupaban las posiciones más elevadas en el pueblo. La tarea de este último era proteger a la comunidad de los diferentes peligros mundanos (invasiones, escaseces) y la del chamán, predecir el futuro y hacer de mediador con Dupade, el hacedor del mundo y de todos los seres vivos — humanos, animales y vegetales— que viven sobre éste.

#### 3. Baure

Eco región: Amazonia. Departamento: Beni Provincia: Iténez

Municipios: Baure, El Carmen y Huacaraje.

Comunidades: San Miguel, Tujure, Cairo, Alta Gracia, Jasiaquini, Bereuro, San Francisco, San Pedro,

Buena Hora, Las Peñas, Pueblo Baure y El Carmen.

Idioma: Arawak

Actividad Principal: Recolección de cacao y la agricultura.

Productos: Chivé (harina de yuca) y chocolate.

Vías de acceso: Aérea: los Baure cuentan con pistas de aterrizaje. Terrestre: se puede acceder a las

comunidades Baure por caminos secundarios y/o sendas.

Se encuentran en la provincia Itenez. Además de ser reducidos al mínimo por los jesuitas que colonizaron el oriente de Bolivia en los siglos XVII y XVIII, los habitantes de este pueblo nómada fueron dispersados y evangelizados, lo que presupone una asimilación a otros pueblos indígenas, y la aprehensión de costumbres y filosofías de vida occidentales, heredadas ya de la visión española.

Pero el modernismo y el sincretismo son, con todo, lo más llamativo de los baures. La forma de vestimenta primitiva y mínima fue desplazada por un pantalón jean, una polera o camisa y solamente en ocasiones especiales, como en las fiestas patronales (el catolicismo con toda su hibridación andina alcanzó de lleno al pueblo), utilizan una especie de camiseta especial y bastante larga, que llega a la altura de los muslos casi a manera de pollera.





En buena parte de los territorios baures, en el departamento de Beni, las fiestas están llenas de ceremonias religiosas católicas, y en su gran mayoría los caceríos y pueblos llevan el nombre de santos como San Joaquín, San Ramón, San Ignacio, San Borja; o de vírgenes, como Santísima Trinidad, Virgen de Loreto y otras. La posta de los jesuitas la tomaron sacerdotes franciscanos, que en casi todos los pueblos tienen edificaciones en la plaza central. "Los baures, mimetizados, mezclados y presentes en miles y miles de indígenas mestizos, acuden a misa cada atardecer, al llamado de las campanas".

#### 4. Canichana

Eco región: Amazónica. Departamento: Beni Provincia: Cercado Municipio: San Javier

Comunidad: San Pedro Nuevo, Teje-rías, Bambuses, Villa Chica, Toboso.

Idioma: No clasificado.

Actividad Principal: Agricultura.

Productos: Arroz, maíz, frijol, yuca y plátano.

Vías de acceso: Terrestre: La entra-da y salida a las comunidades de San Pedro Nuevo, Tejerías, Villa Chica y Bambuses es posible durante la época seca (mayo a octubre con regularidad); de diciembre a abril los caminos están inundados por completo. Fluvial: Mediante el río Mamoré se conectan en época de lluvias las comunidades de Tejerías y Bambuses.

La tradición oral, que en este pueblo como en la mayoría de las naciones indígenas originarias goza aún hoy en día de buena salud, permite inferir a profesionales y estudiosos, entre ellos Wigberto Rivero Pinto, que los canichana llegaron al actual territorio cruceño fruto de divisiones internas y persecuciones en el imperio incaico.

"Los chanchas, sus directos ancestros, eran un grupo guerrero que debido a la total hegemonía del Inca en el altiplano y parte de los valles salió a conquistar nuevos territorios hacia la selva amazónica". Otra versión señala más bien que, al fracasar en su intento de sublevación, no les quedó otra que exiliarse.

A través de su danza, su música y su coreografía peculiar, hombres y mujeres expresan su entrega total, imploran por favores y agradecen los recibidos. Es muy conocido y promocionado el baile del machetero loco, que representa una combinación de valentía, apasionamiento y agresividad viril, expresado en la fiesta de Semana Santa o en la celebración patronal de cada pueblo.

## 5. Cavineño.

Eco región: Amazónica.

Departamentos: Beni y Pando

Provincias: Vaca Diez y Ballivián, Madre de Dios y Manuripi.

Municipios: Santa Rosa, Gonzalo Moreno, Reyes Manuripi, Madre de Dios, Baqueti.

Comunidades: Baqueti, Bolívar, California, Galilea, Candelaria, Misión Cavinas, Natividad, Paraíso, Peña Guarayo, Santa Catalina, San Juan, San José, San Miguel, Francia, El Choro y varias otras.

Idioma: Tacana.





Actividad Principal: Recolección, agricultura y ganadería. Productos: Castaña, frutas silvestres, yuca, plátano y ganado.

Vías de acceso: Aérea: mediante avionetas que conectan Riberalta con algunas comunidades como Misión Cavinas, Baqueti y Francia. Terrestre: por varias sendas, que entroncan con la carretera Santa Rosa – Riberalta y unen a las comunidades entre sí, sólo transitables en época seca. Fluvial: mediante los ríos Beni, Geneshuaya y Biata.

Ellos fueron reducidos por los jesuitas y los franciscanos. Sus formas de vida están más familiarizadas con los hábitos occidentales, como la caza con escopeta de salón; pero, por otro lado, tampoco han abandonado del todo prácticas como la pesca, en la que utilizan pócimas preparadas con vegetales para adormecer a los peces", dice el antropólogo Milton Eyzaguirre.

Esta nación, conserva intactas dos cualidades que la distinguen: "su fe hacia deidades de la naturaleza y su habilidad para la artesanía textilera".

Es así como los cavineños son muy creyentes y respetuosos de los espíritus del monte y de las aguas, a los que recurren periódicamente con invocaciones y rezos, sobre todo como pedido de buenaventura en vivienda y alimentación.

La artesanía con frutos, maderos y otros elementos de la naturaleza, gracias a la admirable habilidad de las mujeres para el tejido, con estilos y técnicas ancestrales, además de ser un patrimonio particular y un modo de identificación, les sirvió para desarrollar una pequeña pero rendidora industria.

Para su organización social, patriarcal y de respeto y obediencia indiscutibles, los indígenas eligen a un jefe, que ahora, debido a su participación plena en el sistema, se llama presidente de comunidad y llega a ser un representante más tanto en lo político, para afuera, como en lo jerárquico, internamente.

"Existen dos tipos de organización: tradicional y sociopolítica. La primera es de acuerdo con usos y tradiciones, pero la que cobra más importancia es la segunda, a partir de la que se hacen los trámites de Tierra Comunitaria de Origen (TCO). Supeditados a todo esto, vienen luego la educación, la salud y el manejo de recursos naturales".

#### 6. Cayubaba

Eco región: Amazónica. Departamento: Beni. Provincia: Yacuma Municipio: Exaltación

Comunidades: Exaltación, Las Peñas, Pto. Santiago, Cooperativa, Peñitas de Nazareth, Bocorondo,

Campo Ana María, Maravilla, Libertad de Carmen, Nueva Esperanza, Coquinal, San Carlos,

Piraquinal y El Triunfo. Idioma: Cayubaba.

Actividades principales: Agricultura y ganadería.

Productos: Arroz, yuca, chivé (harina de yuca), maíz, plátano, frijol, zapallo.





Vías de acceso: Aérea: las comunidades de Exaltación, Coquinal y Santa Isabel cuentan con pistas de aterrizaje para avionetas. Terrestre: los caminos existentes entre las comunidades Cayubaba son transitables sólo en época seca. Fluvial: el acceso por vía fluvial es posible por los ríos Mamoré, Iruyáñez y Yacuma.

Una característica innata de los Cayubaba es que son buenos labradores. Cultivan maíz, maní y yuca y también son hábiles pescadores: utilizan canastas de forma cónica que arrojan al agua a manera de redes. Las mujeres se destacan por sus habilidades como artesanas, pues hacen cerámicas, tejidos con fibras vegetales o textiles de algodón, mientras los hombres se encargan de fabricar ruedas de carretones, cascos, canoas, gavetas, postes y bretes que son demandados por los ganaderos de las estancias, con quienes tienen casi esencialmente una relación que se reduce a lo comercial.

De ser un pueblo considerado salvaje hasta los albores del siglo pasado, en unas cuantas décadas, los Cayubaba pasaron a ser una sociedad con valores y usos católicos y comunes a las sociedades urbanas, debido a la fuerte influencia de la evangelización jesuita.

Así, los estudios demuestran que las formas de organización social tradicional de esta etnia han desaparecido en su totalidad, dando paso a la familia nuclear monogámica como modelo que rige sus asentamientos, ante esporádicas excepciones en pequeños clanes que aún persisten en poblados orientales alejados. Los escritos de Álvaro Diez Astete y David Murillo identificaron al cabildo indigenal Cayubaba como una forma de organización básica y definitoria de las principales actividades y decisiones, que hoy en día sólo subsisten como órgano de referencia, consulta y ordenamiento para la realización de festividades religiosas.

Los antropólogos también anotan que "los conocimientos registrados sobre su etnoculturalidad son insuficientes, debido a que la reconstrucción de su mundo cosmogónico, de su idea de lo sobrenatural, de sus costumbres sociales tradicionales, se han perdido en la dispersión causada por el avasallamiento de otras culturas".

Cuando se asentaron y fundaron las misiones de San Carlos, Concepción y las Peñas, los Cayubaba asimilaron y aprendieron artesanías y muchos oficios que los sacerdotes de la orden jesuítica creían apropiados para los aborígenes. La expansión del dominio de la influencia católica causó, en un principio, que los Cayubaba se dispersaran al norte, pero finalmente, por necesidad, siempre terminaron asentados alrededor de algún poblado ya "tomado por los religiosos".

## 7. Tsimané

Eco región: Amazónica Departamento: Beni

Provincia: Ballivián, Moxos, Yacuma

MUNICIPIO: San Borja, Rurrenabaque, Santa Ana.

Comunidad: San Ambrosio, San Salvador, Rosario del Tacuaral, Jorori, Naranjal, Remanso, Socorro,

San Antonio y otras. Idioma: Chiman

Actividad Principal: Pesca y recolección de jatata.





Vías de acceso: Fluvial: se puede acceder por los ríos Maniquí, Curiraba y otros. Terrestre: por esta vía se puede llegar a las regiones del río Maniquí, arroyo Maniquí Viejo, a la del Curiraba y el río Mattos, sólo en época seca.

La organización social básica de los Tsimané es la familia nuclear, en la que sólo cuentan los parientes directos, pero es abierta, pues mantiene ciertos vínculos de parentesco extendido con otras familias. La movilidad espacial de la población está íntimamente relacionada con el patrón de asentamiento y el sistema de parentesco, articulándose a menudo ambos componentes del sistema social.

El antropólogo Milton Eyzaguirre comenta que "lo más curioso de esta cultura es que no se permite el enojo. Pero cuando este sentimiento se apodera de uno de sus integrantes, lo que se hace es mandarlo al monte hasta que se le pase. Según ellos, el enojo trae mala suerte e incluso puede llamar a la muerte. También se casan entre ellos como una forma de proteger su territorio".

Antes de la evangelización existía entre los Tsimané la poligamia sororal, es decir que un varón estaba autorizado a casarse con dos hermanas. En cuanto a la formación de sus sociedades, los asentamientos más pequeños están compuestos a menudo por un solo grupo de viviendas, general mente de gente relacionada por un parentesco cercano.

Una vez consolidado un matrimonio, la nueva pareja va a vivir al lugar de residencia de la familia materna de la mujer, sistema denominado ginecoestático. Todos los Tsimané hablan su idioma nativo en las actividades cotidianas, en reuniones y eventos internos.

Cuenta el antropólogo losé Tejeiro que entre los Tsimané, ubicados en el suroeste del Beni, en las provincias Ballivián y Moxos, la construcción de chozas de palmeras es compartida por hombres y mujeres. "Entran al monte, cosechan las hojas de palmera, las transportan y trabajan juntos en la instalación del techo. Anteriormente esta actividad era realizada exclusivamente por el hombre, y ahora se incorpora a la mujer y a la familia debido a la demanda de esta hoja".

Los Tsimané creen en Dojity y Micha, "dos divinidades que son hermanos, uno travieso y otro formal, a los que se debe la fundación del mundo, la creación del hombre, la flora y la fauna". Este pueblo se caracteriza por ser respetuoso y devoto de sus creencias y costumbres. Cuenta con un vasto conocimiento de la medicina natural y tiene entre sus miembros a excelentes artesanos que elaboran diversas clases de tejidos de algodón y jatata (fibra vegetal).

La economía se basa en la pesca y la recolección de fibras para la confección de textiles. Pescan durante todo el año, siendo la época más propicia la del invierno. La agricultura es incipiente y sólo de autoconsumo. Los comestibles más cultivables son el arroz, maíz, yuca, plátano, caña de azúcar, cebolla, tomate y palta. Últimamente, para el comercio, siembran tabaco, algodón, limón y jatata, entre otros.





# 8. Chiquitano

Eco región: Amazónica. Departamento: Santa Cruz

Provincia: Ñuflo de Chávez, Velasco, Chiquitos y Germán Busch. Municipio: San Ignacio de Velasco, San Miguel y San Rafael.

Comunidad: San Ignacio, San Miguel, San Rafael, Santa Rosa de la Roca, San Javier, San Ramón,

Concepción, Lomerío, Roboré, San José y Florida.

Idioma: Chiquitano.

Actividad Principal: Agricultura

Productos: Maíz, arroz, yuca, plátano y algodón.

Vías de acceso: Aérea: las comunidades Florida y El Porvenir cuentan con pistas de aterrizaje.

Terrestre: el acceso por vía terrestre comienza en Santa Cruz de la Sierra a San Ramón, San Javier y Concepción, y de éstas a otras comunidades se ingresa por caminos secundarios.

Después de los guaraníes, éste es el grupo étnico nativo más numeroso del oriente boliviano. Pese a que la influencia cristiana sepultó muchos de sus antiguos usos y costumbres, quedan aún entre sus tradiciones, según señalan los estudiosos Álvaro Diez Astete y David Murillo, rasgos ancestrales originales muy interesantes. "Es una cultura ya evolucionada y muy compleja".

Aunque la mayoría de los chiquitanos profesa la religión católica, subsiste en la comunidad una amplia y rica mitología. El chamanismo (práctica de ritos de invocación con fines de curación y purificación) está presente en los momentos cruciales de la vida, como nacimientos, matrimonio y sepultura. "Mantienen creencias ligadas al mundo sobrenatural, en cada uno de los momentos importantes de la vida cotidiana, como la cacería, la meteorología, la siembra, la cosecha, y, llamativamente, estás prácticas aparecen paralelas a las tecnologías modernas".

El jefe es el hombre más viejo de la familia, le siguen sus hijos por orden de edad. Él o los yernos aceptan esa autoridad, pero a su vez reciben un trato cordial, aunque sólo definen cuestiones dentro de su familia, y las decisiones macro del clan.

Caracteriza también a los chiquitanos su especial e innata habilidad de procesamiento y trabajo fino de la madera. Algunas comunidades tienen como sustento esencial o único la artesanía en cerámica o la producción de tejidos de algodón. La venta de fuerza de trabajo es una de las actividades complementarias que realizan en épocas de carestía, pues se trasladan en grandes grupos a las zafras de caña.

El trabajo de agricultura —toda familia, por pobre que sea, tiene sus parcelas— lo cumplen todos los miembros, desde los más pequeños hasta los ancianos. Existe, como en la mayoría de los pueblos orientales, la división del trabajo por sexo y edad, siendo como en todas partes la agricultura y la caza responsabilidad del hombre, pero la mujer también interviene, al menos en los últimos tiempos, y muchas veces en igualdad de condiciones.

"Entre los chiquitanos—afirma el investigador José Tejeiro— el Jichi es el amo y señor del monte, de la flora y la fauna. Cuando los cazadores se internan en el monte, le imploran a esta entidad espiritual que les proporcione las presas que precisan, sólo para subsistir, y además le piden autorización.





Tienen la creencia de que sus ancestros también observan la ceremonia de caza y están en el monte y conocen los sectores del área. A este antepasado le saludan, le honran y le piden su bendición".

## 9. Chacobo

Eco región: Amazónica norte.

Departamento: Beni

Provincias: Vaca Diez, Yacuma, General Ballivián.

Municipios: Riberalta y Exaltación.

Comunidades: Alto Ivon, Nuevo Mojos, California, Núcleo, Motacusal, Siete Almendros, Cayuses.

Idioma: Paño

Actividad Principal: Recolección y agricultura. Productos: Castaña, palmito, arroz, maíz, yuca.

La superstición, que lleva a mantener vigentes prácticas ancestrales y poco ortodoxas para garantizar el éxito de la cohabitación y la buena salud, diferencia a los chácobos de otros pueblos vecinos suyos en el llano boliviano.

El ritual de cortejo tipo empieza cuando el joven Chácobo comparte la hamaca con su prima durante alguna temporada, hasta que tarde o temprano los padres los encuentran flagrante. Generalmente, entonces, el muchacho huye, pero más que por temor o para cuidarse de una posible agresión por parte de la familia de su enamorada, para cumplir la siguiente parte del rito de noviazgo. "Provisto siempre del arco y la flecha, se interna en el bosque en busca de alimento — ya sea pescado o un animal de tierra— para entregárselo a la guane y que ella lo destine para el consumo de toda su familia". Éste es el ritual que termina de materializar el matrimonio, pues luego de demostrar su hombría y su capacidad para mantener un hogar, se allana el camino para la unión.

En algunos casos, si un Chácobo cazador entrega su presa a una mujer viuda o divorciada, y ésta la acepta, también puede darse la unión, aunque no goza del mismo respeto y la misma posición dentro de la sociedad.

Otras de las observaciones que recuerda el antropólogo es que cuando la mujer está en periodo de gestación le rapan la cabeza y le prohíben comer ciertas especies de carne y frutas, abstinencia que es compartida por el esposo. "Cuando esperan familia tienen terminantemente prohibido comer víbora, ya que según sus creencias es signo de mal augurio y corren el riesgo de que el hijo nazca muerto".

## 10. Esse Ejja

Eco región: Amazónica norte.

Departamento: Pando

Provincias: Madre de Dios y población dispersa.

Municipio: Gonzalo Moreno.

Comunidades: Portachuelo Alto, Portachuelo Medio, Portachuelo Bajo (Existen también varias

comunidades ubicadas en la provincia Iturralde del departamento de La Paz).

Idioma: Tacana.

Actividades principales: Caza, pesca y recolección.

Productos: Anta, jichi, monos, bagre, dorado, sardina, surubí, miel, huevos de tortuga y frutas.





Vías de acceso: Fluvial: la principal vía de acceso a las tres comunidades es desde la ciudad de Riberita por el río Beni, travesía que dura aproximadamente seis horas. Terrestre: Existen senderos que conectan a las tres comunidades con la carretera Riberita-Santa Rosa, los que quedan inhabilitados en la época lluviosa.

En la actualidad, debido a su contacto con la civilización occidental, los Esse Ejja han perdido sus hábitos originarios externos: se visten con pantalones, vestidos y camisas como todos nosotros; es raro ver a algunos que aún usan sus trajes hechos con corteza de árbol.

En su mundo mítico se destacan dos entidades sobrenaturales: Edosiquiana, un héroe cultural, el mecanismo que justifica todo lo que hacen, y Shia, que es una especie de síntesis y mixtura de toda su mitología.

Bamonte cuenta que los Esse Ejja provienen de tres grandes grupos lingüísticos y culturales. Dos son los hasta ahora identificados: los que provienen del nacimiento del río Madre de Dios, y los que llegaron desde el Madidi.

Pero una vez conformada su sociedad, hubo una intervención más, la mezcla con los Arasairi, asentados en Perú. El hijo del chamán de los Arasairi se casó con una joven y fue allí donde se introdujo a la divinidad Shia.

## 11. Guaraní

Eco región: Chaqueña.

Departamentos: Santa Cruz, Chuquisaca y Tarija.

Provincias: Cordillera, Luis Calvo, Hernando Siles, O'Connor y Gran Chaco.

Municipios: Lagunillas, Cuevo, Charagua y Cabezas.

Comunidad: Varias. Idioma: Tupi guaraní.

Actividad Principal: Agricultura

Productos: Maíz, poroto, frijoles, yuca, sandía, plátano, cítricos, zapallo, algodón, caña de azúcar,

arroz y girasol.

Vías de acceso: Aérea: los guaraníes cuentan con una pista de aterrizaje en San Pablo de Huacareta. Terrestre: a estas comunidades se accede por caminos de tierra, en la mayoría precarios, brechas y sendas. Férrea: esta vía atraviesa el área en la zona de transición de Tiguipa y Machareti, uniendo los departamentos de Santa Cruz, Chuquisaca y Tarija.

Asentados en los departamentos de Tanja, Chuquisaca y Santa Cruz, los guaraníes, otrora congregados en poblados con importantes cantidades de gente, se dispersaron en las últimas décadas debido a que la gente joven emigra a las ciudades en busca de mejores condiciones de vida.

"Ha sido un pueblo muy fuerte. Nunca fueron conquistados por los quechuas ni por los españoles, al contrario, establecían guerras para absorber esclavos, como los chamé. Fue el ejército boliviano el que finalmente pudo doblegarlos a finales del siglo XIX", comenta el antropólogo Milton Eyzaguirre.





En la actualidad la costumbre se ha inclinado por mantener en vigencia la familia extensa, abierta a parientes lejanos, aunque de un modo más restringido.

El máximo cargo es el de Capitán Grande, es decir, una especie de gobernador de una zona que reúne a varias comunidades. Por ejemplo, en Izoso existen 25 asentamientos.

La investigadora agrega que en el pueblo guaraní la caza es una actividad en la que sólo participan los hombres, y que los ritos y labores domésticas están restringidos a las mujeres.

"Los cazadores poseen áreas determinadas para esta actividad que son gobernadas por los iyas, cuya traducción al español es 'socio'. Se trata de entidades espirituales en las que creen y a quienes elevan ofrendas consistentes en alcohol, coca y tabaco. Los cazadores guaraníes creen que cualquier animal que logran cazar es un regalo de los iyas. Por lo general, este rito se realiza en la noche y se ejecuta en el monte".

Por otro lado, los guaraníes fueron los primeros en pedir por su autonomía en la instaurada República. "A principios del siglo XX, los jefes guaraníes se percataron del riesgo que corrían sus territorios ante la amenazante presencia de colonos, hicieron sus demandas, pero nunca fueron atendidas", dice Eyzaguirre.

# 12. Guarayu

Eco región: Chaco-Oriente. Departamento: Santa Cruz. Provincia: Guarayos.

Municipios: Ascensión de Guarayos, Urubichá, El Puente y San Javier.

Comunidades: Ascensión de Guarayos, Urubichá, Salvatierra, San Pablo, Yaguarú y Yotaú, y las comunidades de El Puente, Nueva Jerusalén, El Verano, Santa María, Cururú, Momené, Surucusi, San José Obrero, Cerro Chico, Cerro Grande, Cachuela y Puerto Ñuflo de Chávez.

Idioma: Tupi guaraní.

Actividad Principal: Agricultura y crianza de animales.

Productos: Arroz, maíz, yuca, plátano, zapallo, maní, frijol y cítricos.

Vías de acceso: Aérea: en Ascensión de Guarayos hay una pista de aterrizaje. Terrestre: desde Santa Cruz se puede acceder a las comunidades guarayas por la carretera Santa Cruz Asunción de Guarayos Beni.

Entre las costumbres agrícolas que aún conservan los guarayos se puede mencionar a la minga, que consiste en la preparación y realización de fiestas para la iniciación de las labores de siembra o cosecha, para la que se elaboran ingentes cantidades de chicha de maíz o de yuca. "Cuando se acaba la bebida, se acaba la fiesta, y comienza al día siguiente la dura faena agrícola".

La organización social de esta etnia se basa en la familia nuclear, de lazos fuertes, característica que no se pierde pese al acelerado proceso de mestizaje desde el periodo posterior a la Reforma Agraria que impulsó una "avanzada de blancos (carai)" hacia su espacio.





La actividad económica de los guarayos es básicamente la agricultura y la crianza de animales domésticos para su alimentación y venta. Practican la caza y la pesca, pero ya no en forma persistente y sistemática como antaño, sino cuando son urgentes y posibles, dada la invasión de sus tierras por parte de los estancieros y madereros. También recolectan recursos como madera para la construcción de sus casas y frutos —especialmente el CUSÍ cuyo aceite usan en su alimentación básica—. En las últimas décadas los jóvenes empezaron a vender su fuerza de trabajo como peones en las estancias de la región o como cazadores y mozos en las empresas madereras.

También conservan las creencias animistas sobre los "dueños" del bosque, de las aguas, de ríos, lagunas y de los animales.

#### 13. Itonamas

Eco región: Amazónica. Departamento: Beni.

Provincias: Iténez y Mamoré.

Municipios: Magdalena Baures, San Ramón y San Joaquín.

Comunidades: Magdalena, Chumano, San Ramón, Huaracajes, Nueva Calama, Versalles, La Selva,

San Borja y otras más.

Actividad Principal: Agricultura

Productos: Maíz, arroz, yuca, plátano, cítricos, manga, palta, café, cacao, pina, tabaco y otros. Vías de acceso: Aérea: Magdalena cuenta con una pista de aterrizaje desde la cual varias empresas prestan el servicio de taxi aéreo hacia las comunidades y haciendas ganaderas. Terrestre: el camino de tierra más importante es el de Trinidad-San Joaquín. Fluvial: tienen conexiones con los ríos mayores, como el Mamoré y el Iténez.

Los Itonamas, asentados en territorios benianos, poseen una organización social fundada principalmente en la familia nuclear (de fuertes lazos entre parientes directos como unidad básica), aunque paralelamente se da la familia extendida por lazos de parentesco, caracterizada por relaciones de reciprocidad e intercambio.

La deidad máxima del pueblo es Dijnamu, que representa el principio del bien, y que rige sobre los otros dioses menores, genios y fantasmas, que se transforman en mariposas, aves o serpientes, y que pueden causar la muerte a las personas.

Su economía se basa en la agricultura propia de la región: maíz, yuca, arroz, plátano, frijol, zapallo, naranja, toronja, lima, mandarina, limón, palta, café, cacao, pina, tabaco, etc. Los itonamas practican la caza y la pesca como actividades complementarias, labores fundamentales en el siglo pasado, cuando eran esenciales para su subsistencia.

La ganadería en pequeña escala tiene como fin principal la obtención de leche de yaca así como la elaboración de queso y mantequilla tanto para el consumo familiar como para la venta a otras comunidades.

La manufactura de artesanías en goma y madera, así como las realizadas con fibras vegetales, ha ido decreciendo con el tiempo. En otros pueblos sucede lo contrario, lo que supone a largo plazo una pérdida en sus tradiciones.





#### 14. Joaquiniano

La organización social básica de los joaquinianos es la familia básica compuesta por el padre, la madre y los hijos. Asimilados por completo y ya hace varias décadas a la vida citadina y la sociedad occidental, el catolicismo es la base de su credo, aunque algunos cultos protestantes entraron con fuerza en los años recientes en San Joaquín, Beni, y algunas comunidades aledañas. "Se dice que su procedencia es del Brasil, y que por ello hablan el portugués mejor que el español o alguna otra lengua nativa", explicó el antropólogo Milton Eyzaguirre.

La principal actividad económica de estas comunidades y asentamientos es la agricultura, aunque también practican la caza, pesca y la recolección de castaña, palmito y frutos silvestres.

La agricultura se basa en el sistema de barbecho, es decir que trabajan en la poca tierra que ocupan sin posibilidades de rotación y descanso. Toda su producción se destina al autoconsumo, y sólo si hay excedentes los venden a sus vecinos "blancos" (carayanas) de San Joaquín, San Ramón, Santa Ana del Yacuma y Guayaramerín.

Las actividades básicas de este pueblo situado en el corazón de la amazonia boliviana se desarrollan de modo restringido por la presencia de pequeños asentamientos de gente de innumerables naciones en los alrededores.

## 15. Machineri

Eco región: Amazónica. Departamento: Pando Provincia: Nicolás Suárez. Municipio: Bolpebra Comunidad: San Miguel

Idioma: Arawak

Actividad Principal: Agricultura, recolección, caza y pesca.

Actualmente, la organización social de los Machineri se basa en la familia agrupada en asentamientos dispersos, pero que mantienen lazos familiares sólidos e ineludibles. Pero su régimen general y sistema de relaciones y desarrollo gira en torno a la familia extensa, siendo el hombre de más edad el jefe, quien hasta hace algunas décadas vivía aislado del grupo para mantener distancia y respeto.

Los Machineri del lado boliviano —pues se extienden también hacia Brasil— no están cristianizados, pero la Misión Evangélica Suiza tiene planes para integrarlos a la congregación de Puerto Yaminahua.

La economía de este pueblo se basa en la caza, la pesca seminómada, la agricultura, la recolección de castaña y, como actividad complementaria, la venta de su fuerza de trabajo y el transporte en sus canoas de pasajeros y carga de Bolivia al Brasil y viceversa.

Por su contacto con la civilización occidental, han perdido muchas de sus habilidades artesanales, pero siguen elaborando hamacas, arcos, flechas y artículos de uso doméstico. Comercian carne de monte, castaña, artesanías y productos agrícolas.





#### 16. More.

Eco región: Amazónica. Departamento: Beni. Provincia: Mamoré. Municipio: Puerto Siles.

Comunidades: Monte Azul y Vuelta Grande.

Idioma: Chapacura.

Actividad Principal: Agricultura

Productos: Arroz, maíz, yuca, plátano y guineo.

Vías de acceso: Aérea: El acceso a la comunidad moré de Monte Azul se realiza por vía aérea, pues es allí donde existe una pequeña pista de aterrizaje para avionetas. Terrestre: El acceso se lo realiza por el camino que comunica San Joaquín con Monte Azul, que sólo es transitable en época seca. Fluvial: El río Mamoré permite el ingreso en la región moré, usando para esto embarcaciones con motor. El viaje dura de dos a tres días.

Antiguamente, la organización social de los moré, asentados en el noroeste de Beni, se basaba en la familia extensa y convivencia entre parientes con vínculos medianos y lejanos. Eran una tribu de cazadores y pescadores organizados en una sociedad eminentemente guerrera, condición que influyó en la preferencia por los nacimientos de varones. Practicaban la poligamia, portante, la jefatura en el clan menor era de un hombre que ejercía un control de natalidad selectivo.

Se conocen restos de arte rupestre sobre el río Iténez, cerca de Monte Azul, donde también se han encontrado reliquias cerámicas, lo que habla de un pasado prehispánico con un interesante grado de desarrollo.

La economía de los moré se basa en la agricultura, que se caracteriza por ser de tipo estacional y de subsistencia.

Durante la época de lluvias se siembra y cosecha arroz. En la temporada seca cultivan maíz, frijol, yuca. El plátano y el guineo pueden dar todo el año si es que las condiciones de conservación son óptimas.

La yuca está destinada al consumo diario, procesada como chicha, chivé y harina, cuya producción excedente se comercializa en la ciudad de Guayaramerín, ocurriendo lo mismo con los excedentes de frijol, plátano y guineo. Las actividades complementarias de los moré son la caza, la pesca, y la recolección de castaña y goma.

#### 17. Mosetén

Eco región: Amazónica.

Departamentos: La Paz y Beni. Provincias: Sud Yungas y Ballivián. Municipios: San Borja y Palos Blancos.

Comunidades: Covendo y Santa Ana de Huachi o de Mosetén.

Idioma: Mosetén.

Actividad Principal: Agricultura.

Productos: Arroz, maíz, yuca, plátano, hualuza, frijol, sandía, tomate, cebolla y variedad de frutas.





Vías de acceso: Aérea: la comunidad de Covendo cuenta con una pista aérea que se encuentra inactiva. Terrestre: se puede acceder por vía terrestre, desde la ciudad de la Paz, a través de la ruta Caranavi – Sapecho hasta las comunidades de Covendo y Santa Ana, las que se comunican al camino troncal por caminos vecinales precarios.

En el marco de la Ley 1715, los Mosetén lograron hace un tiempo su tierra comunitaria de origen (TCO), titulada, en la zona de Inicua, Santa Ana y Muchanes, en los departamentos de La Paz y Beni.

"La organización social de este grupo étnico se basa actualmente en la familia monogámica rígida, pues prescribe drásticamente el concubinato. Hay un alto grado de solidaridad social entre ellos, que se manifiesta en el compadrazgo", comenta el estudioso Wigberto Rivero. La tendencia endogámica del pueblo se ha consolidado ante la masiva presencia de colonizadores collas en la región.

No obstante, como sucede en casi todos los pueblos convertidos, éste posee aún un mundo mítico propio que se traduce en muchos cuentos y leyendas, algunos modernizados, que relatan adultos y ancianos, pero también niños, "y que siempre tratan sobre el mundo sobrenatural y los seres superiores y guardianes".

En cuanto a sus asentamientos físicos, alcanzaron un aceptable grado de calidad de vida. Las poblaciones de Covendo y Santa Ana tienen electricidad propia, mientras las comunidades de Inicua y Muchane cuentan con energía eléctrica para su escuela y para los equipos de radio.

Desde sus más remotos antepasados tienen como principal y tradicional actividad económica a la agricultura, complementada con la caza, la pesca y la recolección. Hay, para este movimiento, un solo precepto riguroso: cada familia chaquea de tres a cinco hectáreas por año, con sembradíos de arroz, maíz, yuca, plátano, frijol, hualuza, sandía, cebolla, tomate y una variedad de frutos.

Para complementar su economía, en los últimos años la artesanía se ha convertido en una importante fuente de ingresos, especialmente para las mujeres que se dedican a esta actividad tejiendo objetos diversos con fibras vegetales.

#### 18. Movima

Eco región: Amazónica. Departamento: Beni. Provincia: Yacuma.

Municipio: Santa Ana del Yacuma, Exaltación, San Joaquín, San Ignacio, San Borja y Reyes. Comunidad: Son 270 comunidades, las más importantes son: Santa Ana del Yacuma, Carnavales, Miraflores, San Lorenzo, Carmen de Iruyañez, 20 de Enero, Buen Día, 18 de Noviembre, Bella Flor, Ipimo, Navidad, etc.

Actividad Principal: Agricultura.

Productos: Arroz, maíz, cítricos, yuca, plátano, zapallo, camote y fríjol.

Vías de acceso: Aérea: se puede acceder por avión o avioneta a la población de Santa Ana del Yacuma. Terrestre: no hay caminos carreteros en toda la región, sólo los de herradura o carretón entre algunas comunidades, utilizables en tiempo seco. Fluvial: el acceso a las comunidades principales, como Santa Ana del Yacuma, El Perú y Desengaño es posible por el río Yacuma y el





Apere; a las otras comunidades, por los mismos afluentes y además por los ríos Rapulo, Mamoré o Matos y Maniquí. El transporte fluvial es posible todo el año.

"A falta de carne de animales de monte, los movima son expertos cazadores de animales para extraerles los cueros (caimanes, lagartos, londras, tigrecillos), a fin de obtener dinero y surtir necesidades apremiantes. La pesca se hace con atajados, barbasco, anzuelos y redes. Recolectan, además, una gran diversidad de frutos silvestres, pero destacan especialmente la recolección de totora".

Antes de la llegada de los españoles, también eran agricultores semisedentarios y sabían aprovechar las tierras de terrazas y claros de bosque tratados por culturas anteriores (en especial por los moxeños).

La organización social se basa en la familia monogámica y nuclear con características de parentela extensa, pues los asentamientos incluyen una o dos familias emparentadas sobre la base de la primera residencia del matrimonio en casa de la madre de la mujer (matriarcado), aunque la línea de descendencia es la paterna. Mantienen un fondo de creencias relacionadas con el culto a los antepasados, a los "dueños" del monte, a los animales, pero sobre todo a los dioses del agua. La vigencia de esta espiritualidad está en riesgo a causa del alto grado de cristianización.

El sincretismo religioso ha sumido en el pasado creencias totémicas y mitológicas. Los médicos tradicionales o curanderos conocen innumerables plantas medicinales, y son llamados desde lejos para atender enfermos. Se puede presumir que también se trata de chamanes que mantienen su condición de tales en el secreto étnico.

#### 19. Moxeña

Eco región: Amazónica. Departamento: Beni.

Provincia: Cercado, Moxos, Marbán y Ballivián.

Municipio: Trinidad, San Javier, San Pedro, Moxos; Loreto, San Andrés, San Borja, el TIPNIS y el

TIM.

Comunidad: Loreto, San Lorenzo de Moxos, San Javier, San Francisco de Moxos, Rosario, Puerto

San Lorenzo, Trinidadcito y otras.

Idioma: Arawak.

Actividad Principal: Agricultura.

Vías de acceso: Aérea: Trinidad y San Ignacio son a los únicos lugares adonde se puede acceder por vía aérea, ya que cuentan con pistas de aterrizaje equipadas. Terrestre: pocas comunidades tienen acceso por carreteras y sólo en la temporada seca (de mayo a octubre). Fluvial: el transporte de pasajeros y mercancías se realiza mayormente por río.

José Tejeiro, experto antropólogo, afirma que esta etnia no tiene interés en la actividad de la oferta, demanda y producción. "Ellos viven el día, por lo que sus usos y costumbres son también simples y sólo de actividades cotidianas". La organización social de los moxeños se basa en la familia nuclear. Las comunidades están formadas por entre 10 y 30 familias, en la mayoría de los casos, con algunas excepciones, donde se agrupan más.





La reducción de estos indígenas en los siglos XVI y XVII implicó la emergencia de una cultura misional caracterizada por constituir una síntesis de elementos occidentales en el marco de una profunda religiosidad.

La actividad económica de los moxeños es diversificada, siendo su labor básica la agricultura unifamiliar: cada unidad familiar trabaja en su propio chaco, que no excede a una hectárea o, en ocasiones, dos. La producción es en pequeña escala y mayoritariamente está destinada al autoconsumo; algunas veces se la entrega en trueque para obtener productos foráneos como fósforos, kerosén, azúcar, ropa usada, herramientas, etc.

"Los moxeños dominaban la construcción de andenes artificiales en mayor medida que los tiwanacotas. Lo hacían para aprovechar toda la materia orgánica que había en el suelo. Ellos sabían muy bien que sus terrenos se inundarían en determinada época del año, así que idearon la construcción de estas estructuras para la distribución de las aguas hacia sus lagunas también artificiales", explica el antropólogo Milton Eyzaguirre.

Los productos nativos actuales son: arroz, maíz, yuca, plátano, caña, frijol, zapallo, camote, cítricos, café, cacao y tabaco. También producen objetos de madera para la venta, como ruedas de carretón o canoas. Últimamente se está incentivando la elaboración de diversas artesanías, como tejidos en fibras vegetales, hamacas en hilo mercerizado, tallados en madera, cerámica, instrumentos musicales y muebles de carpintería, todo hecho según las técnicas y conocimientos heredados de generación

## 20. Pacahuara

Eco región: Amazónica.

Departamentos: Beni y Pando Provincias: Vaca Diez, Manuripi.

Municipio: Riberalta

Comunidades: Tujuré y Santa Ana

Idioma: Paño.

Actividad Principal: Recolección y agricultura.

Productos: Castaña y palmito.

Vías de acceso: Terrestre: desde la comunidad de Alto Ivon se accede por estrechas sendas a la

comunidad de Tujuré.

Su organización social se basaba en la familia extensa, con matrimonio de primos cruzados. El carácter totémico de su sistema confería una relativa independencia entre sí a las distintas parcialidades; no obstante, con el paso de los años, la base de la sociedad se hizo nuclear.

La economía de los Pacahuara se basa en la recolección y la agricultura. Comercian la mayor parte de la castaña y el palmito que recolectan, el resto es destinado al consumo familiar. La castaña como materia prima para la fabricación de jabón casero y la obtención de aceite, y el palmito como fuente de proteínas son otras de sus industrias rudimentarias.





La agricultura es simple, rústica y se limita al arroz, maíz, caña de azúcar, yuca, bachi y plátano. La caza y la pesca son actividades tradicionales y aún hoy en día vitales para su subsistencia, junto con la recolección de frutos.

"Es una etnia en franca extinción, su futuro está en riesgo. No pueden reproducirse porque son muy pocos", sostiene Wigberto Rivero, quien explica que para que un grupo garantice su reproducción normal requiere tener como mínimo 150 habitantes.

Yacu preserva algunos rasgos físicos, pero en general, los indígenas Pacahuara han perdido sus hábitos culturales. Desde que salieron de Río Negro nunca más volvieron a ser itinerantes (antes se trasladaban a distintos lugares de acuerdo con la actividad que querían hacer, como cazar, pescar, recolectar miel o frutos y rendir culto a sus dioses).

Eran expertos cazadores con flecha; ahora usan rifles y atrapan animales cuando pueden (antes lo hacían en determinadas épocas del año, cuando las presas estaban gordas). Uno de los valores que sobrevivieron a los embates es la lengua Pacahuara.

## 21. Maropa o Reyesano

Eco región: Amazónica. Departamento: Beni Provincia: Ballivián

Municipios: Reyes y Santa Rosa.

Comunidad: Varías Idioma: Tacana.

Actividades principales: Ganadería, agricultura y forestal.

Productos: Ganado vacuno, arroz, maíz, madera.

Vías de acceso: Terrestre y aérea.

Debido a que la cantidad de reyesanos o maropas —como también son conocidos— es muy baja, y por consiguiente su presencia e influencia es mínima, es poca la información que se tiene del pasado y origen del grupo étnico asentado en Beni y parte de Pando.

Entre la poca información que se tiene, según el antropólogo Wigberto Rivero, se sabe que los reyesanos pertenecen a la familia étnico-lingüística tacana, por lo que comparten mucho los aspectos y rasgos culturales con los tacanas de la región de Tumupasa.

Su economía está basada en la agricultura y la ganadería, complementada con la artesanía en pieles y palmas. También cazan y pescan con fines de sobrevivencia.

Los datos que se tienen afirman que existía una gran movilidad en el grupo, una vez que se establecía, pero cuando llegaban a la madurez, 25 ó 30 años, los hombres y mujeres practicaban el sedentarismo y construían chozas fijas.

#### 22. Siriono

Eco región: Amazónica. Departamento: Beni. Provincia: Cercado, Iténez.





Comunidad: Ibiató, Salvatierra.

Idioma: Tupi guaraní.

Actividad Principal: Caza, pesca y recolección de miel.

Productos: Animales de monte y miel.

"Los Sirionó eran guerreros por sobre todo y se tiene conocimiento de que hasta el siglo XVIII era una etnia que poseía esclavos. Esto quiere decir que tenían una organización social mucho más compleja que otros pueblos vecinos. Al destinar los esclavos a las labores, los jefes o líderes Sirionó se dedicaban a explotar su relación con lo sobrenatural", señala el antropólogo Milton Eyzaguirre.

El castigo más duro que puede sufrir un nativo Sirionó, por algún crimen o pecado, es la proscripción. Queda excluido para siempre del clan, lo que, según su idiosincrasia, lo condena a la marginalidad, ya que difícilmente se adapta a otras sociedades. Entre sus códigos no existe la pena de muerte ni el linchamiento, pero sí castigos físicos menores como el azote.

Aunque cada vez lo utilizan con menos frecuencia, un común tormento para los que quebrantan las leyes internas es el atarlos a un tronco y hacerles picar por miles de hormigas amazónicas. No obstante, muchas veces los sabios del pueblo utilizan esta práctica como tratamiento medicinal. Los Sirionó, asentados en su mayoría en territorio beniano, tienen una destreza que los distingue: su habilidad para la elaboración de armas para la caza y la guerra.

El antropólogo José Tejeiro señala que para este pueblo la caza dejó de ser una actividad exclusiva del varón porque últimamente se incorpora a la mujer, quien acompaña al cazador e incluso participa en la búsqueda de alimento.

El Sirionó se autodenomina mybia, que quiere decir cazador. Como otros grupos étnicos de Bolivia, éste no tiene rasgos que se hayan detenido en el tiempo, no son estáticos, no se congelaron, son dinámicos y evolutivos. Antes, el hecho de que una mujer participe en la caza era un verdadero tabú.

El antropólogo Wigberto Rivero Pinto cuenta que "son conocidos por ser los mejores constructores de flechas, por lo que algunos de los comunarios de poblados vecinos los denominan "indígenas de arco largo". Hasta principios del siglo pasado, su habilidad era utilizada sobre todo para armas de guerra, pero luego, lejos de dejar de lado la artesanía, empezaron a perfeccionar arcos y lanzas para la caza".

Su organización social está basada en un consejo conformado por los ancianos que son quienes, más allá de las autoridades originarias y regionales, deciden y eligen a un representante para que se encargue de ejecutar sus criterios.

Las deliberaciones más frecuentes y a las que los Sirionó le dan más importancia, comenta Rivero, son la aplicación de la justicia comunitaria y la aprobación de asuntos de desarrollo, políticos y sociales que en los últimos años se incrementaron con su apertura a la sociedad.





#### 23. Tacana

Eco región: Amazónica

Departamentos: La Paz y Beni.

Provincias: Iturralde, Ballivián y Vaca Diez.

Municipios: Ixiamas, San Buenaventura y Riberalta.

Comunidades: Ixiamas, Tumupasa, San Buenaventura, Tahua, Napashe, Capainayotras.

Idioma: Tacana.

Actividad Principal: Agricultura

Productos: Arroz, maíz, yuca, plátano, cítricos y papaya.

Vías de acceso: Aérea: existen pistas de aterrizaje en las comunidades grandes. Terrestre: la carretera que une San Buenaventura con Ixiamas y que a su vez se vincula con la ciudad de La Paz desde Rurrenabaque; existen también rutas secundarias de acceso a los aserraderos cercanos a Ixiamas, donde ingresan camiones que transportan madera aserrada para llevarla a La Paz, los que al salir sirven de transporte de pasajeros. Fluvial: por el río Beni, que comunica a todas las comunidades con Rurrenabaque y Riberalta.

La organización social básica de los Tacana, que tienen varias comunidades en el norte de La Paz y en Beni, se fundamenta en la familia nuclear, formada por los enlaces directos. Tienen tendencia a contraer matrimonios endogámicos en un alto porcentaje, aunque ello no es estricto y cualquiera puede casarse con personas de otro pueblo. Un censo de 2004 establece que quedan 8.380 tacanas.

La actividad económica se reparte entre la agricultura, la caza, la pesca, la recolección y la artesanía, dentro del modo amazónico tradicional. La agricultura es la actividad más importante y predominante. El proceso de cultivo se basa en que cada unidad productiva de una o dos familias emparentadas trabaja una hectárea de arroz y maíz, media de plátano y cuarta de yuca. Los cítricos y otras frutas se plantan alrededor de sus viviendas. La organización del trabajo se basa en la ayuda mutua que se prestan por turnos entre parientes y vecinos, sea para el chaqueo, siembra o cosecha.

Cazan todo lo que pueden, prefieren anima-les grandes que justifiquen el esfuerzo de desplazamiento de grandes distancias; la recolección de miel de abejas, huevos de tortuga, palmito y diversas frutas silvestres es complementaria a su base económica.

## 24. Tapieté

Eco región: Chaqueña. Departamento: Tarija. Provincia: Gran Chaco. Municipio: Villamontes.

Comunidades: Samawate y Crevaux.

Idioma: Tupi guaraní.

Actividades principales: Agricultura, pesca y recolección. Productos: Maíz, fréjol, algodón, sábalo, surubí, dorado y miel.

Vías de acceso: Terrestre: el acceso por vía terrestre a las comunidades Tapieté se realiza desde la

ciudad de Villamontes hasta las poblaciones de Crevaux y Samawate.

El antropólogo Álvaro Diez Astete, autor del libro Pueblos indígenas y tierras bajas, reconoce que "no existe una información precisa sobre la etnohistoria de los Tapieté, porque con el paso de los





años se ha subsumido en la historia del pueblo guaraní, por lo que muchas veces son considerados como una parcialidad más de esa macroetnia".

En cuanto a su organización familiar y social, este grupo tiene parámetros rígidos y bien establecidos: el jefe de familia es el marido y sus deberes están claramente delimitados: es responsable de la pesca, la agricultura y la caza. La mujer, mientras tanto, lleva todas las tareas del cuidado de la cocina y la vida doméstica y dirige la recolección de frutos en el monte.

Estas comunidades del interior del Chaco mantenían relaciones sociales y comerciales estrechas con los chañé del Izozog y los Guaraní del Pilcomayo, habiéndose constituido la comunidad indígena de Macharetí como el centro político y social de todos estos pueblos.

Otro centro sociopolítico importante de los Tapieté era Cabayurepoti, en la actual provincia del Chaco, donde, según los franciscanos relatores, había reuniones multiétnicas de los indígenas del Pilcomayo sur (tobas, chorotis, mataco noctene y Tapieté) para tomar decisiones sobre guerras interétnicas con otros pueblos, solucionar conflictos sobre el uso de los recursos naturales y realizar fiestas.

# 25. Weenhayek

Eco región: Chaqueña. Departamento: Tanja.

Provincia: Gran Chaco y Yacuiba. Municipio: Villamontes y Yacuiba.

Comunidad: San Antonio, Capirendita, Quebracheral, Algarrobal, San Bernardo, Villa Esperanza,

Resistencia, Viscacheral y otras.

Idioma: Weenhayek.

Actividad Principal: Pesca, recolección y artesanía.

Productos: Sábalo, surubí, dorado y bagre.

Vías de acceso: Terrestre: Desde Villamontes y Yacuiba, por caminos principales y secundarios se conectan las comunidades weenhayek. Férrea: Dentro del tramo Pocitos-Santa Cruz, pasando por

Villamontes; punto de partida para entrar en las comunidades Weenhayek.

La explotación de los hidrocarburos afectó enormemente a los Weenhayek, etnia asentada en tierras tarijeñas, no sólo porque su población sufrió una merma debido al impacto en el medio ambiente, sino porque la presencia de las transnacionales está carcomiendo las raíces de identidad de este pueblo que siempre se consideró superior a las demás culturas del Chaco.

Son grandes pescadores, de hecho comercializan su pesca en las principales poblaciones y ciudades del sur del país".

La secuencia de desgaste de los valores originarios de esta etnia es similar a la mayoría de las amazónicas, comenzando con la presencia de religiosos. En la época de la Colonia no se dejaron evangelizar por los jesuitas, pero en la República no pudieron evitar la presencia de los protestantes que influyeron en su ideología religiosa y los indujeron a cambiar sus mitologías y creencias ancestrales por el cristianismo.





La actividad de las petroleras no sólo impacta en su territorio. La cultura Weenhayek se encuentra seriamente afectada debido a los métodos que emplearon las compañías para convencer a los dirigentes indígenas e iniciar operaciones de exploración, en la mayoría de los casos, y explotación, en menor escala.

Las empresas petroleras llevan regalos a los líderes y algunos se han vuelto corruptos por poco dinero", dice el sociólogo Guido Cortez, un tarijeño que trabaja en el Centro de Estudios para el Desarrollo de Tarija (CEDET), la organización no gubernamental que asesora jurídicamente a los Wenahayek en la demanda de titulación de ese territorio indígena.

# 26. Yaminayua

Eco región: Amazonia. Departamento: Pando Provincia: Nicolás Suárez. Municipio: Bolpebra

Comunidad: Puerto Yaminahua.

Idioma: Paño

Actividades principales: Recolección, caza y pesca. Productos: Castaña, carne de monte y pescado.

Vías de acceso: Fluvial: desde Cobija, navegando por el río Acre en época de lluvia, ya que en temporada seca no es navegable. Terrestre: sólo se puede ingresar en territorio brasileño para

usar la carretera Assis Brasil-Brasilea.

La organización social de los Yaminahua tiene como pilar la familia extensa, es decir, con lazos medianos y lejanos de parentesco; actualmente debido a su sedentarización se funda en la familia nuclear, donde están sólo los parientes inmediatos, siendo el padre el jefe.

Es un pueblo evidentemente politeísta. La víbora sicuri, serpiente de agua muy común en su hábitat, fue la divinidad principal de sus antepasados, por lo que hasta hoy en día los Yaminahua no matan ese animal, salvo si hay peligro de muerte para personas, caso en el que antes de sacrificar al ofidio, hacen todo lo posible por alejarlo sin lastimarlo.

Rivero comenta que la escasa población está marcadamente dividida entre los evangélicos y los no evangélicos, creyentes y no creyentes. Las rivalidades emergen porque los evangelizados acusan a los otros de borrachos y sacrilegos, y éstos tildan a aquéllos de aprovechadores.

Las actividades económicas secundarias de los Yaminahua comprenden la agricultura incipiente, con cultivos de arroz, yuca, maíz, plátano, la artesanía y la venta de fuerza de trabajo.

### 27. Uru

Eco región: Andina. Departamento: Oruro.

Provincias: Ingavi, Atahuallpa, Cercado, Poopó, Avaroa, Sebastián Pagador, Ladislao Cabrera y Sur

Carangas.

Municipios: Chipaya, El Choro, Poopó, Pazña, Challapata, Santuario de Quillacas, Santiago de





Huari, Pampa Aullagas, Andamarca y Toledo.

Comunidades: Llapallani, Vila Ñeque, PuñakayTinta María.

Idioma: Chipaya

Actividad Principal: Agricultura, cría de animales domésticos y artesanía.

Productos: Pejerrey, g'arachi; guinua.

Vías de acceso: Terrestre: a las comunidades chipaya se accede por el camino carretero Oruro-Pisiga, que une a las poblaciones de Toledo, Huachacalla y Escara. A la comunidad Hiruito se llega por la carretera La Paz-Desaguadero, desviándose a pocos kilómetros del tramo Desaguadero que une esta vía principal con el camino a Jesús de Machaca.

Los pueblos chipaya, murato e hiruito, todos asentados en el territorio de Oruro, a orillas de los lagos Uru Uru y Poopó, están encasillados como un solo grupo étnico. Su trascendencia siempre fue muy escasa a raíz del dominio expansivo Aymara que perduró durante todo el tiempo de la Colonia.

No obstante estas condiciones evidentemente desfavorables, las costumbres y pureza se mantienen casi intactas, más allá de la escasa densidad poblacional, factor que terminó por diluir a tantas culturas que optaron por asimilarse a las más grandes y cercanas, o en su defecto, migrar a las ciudades.

El estudioso Federico Aguiló encuentra una paradójica explicación para este fenómeno. "Los Urus encuentran, modernamente, un resquicio de reivindicación favorable al mimetizarse cultural-mente con los aymarás, como único refugio, a la vez, para subsistir".

## 28. Leco

Eco región: Amazónica. Departamento: La Paz.

Provincias: Larecaja y Franz Tamayo.

Municipios: Guanay y Apolo.

Comunidades: Pucasucho, Inca, Trinidad, Mulihuara, Chíhmayo, Muiri, Ilipana Yuyo, Munaypata,

Irimo, Correo, Santo Domingo y otras.

Idioma: Leco o Lapa Lapa.

Actividades principales: Ganadería, agricultura y forestal.

Productos: Ganado vacuno, arroz, maíz y madera.

Vías de acceso: Terrestre y aérea.

Asentados en las provincias Larecaja y Franz Tamayo, en el norte del departamento de La Paz, los lecos mantienen muy poco de sus aspectos culturales, en especial los vinculados a temas espirituales, pues desde la época precolombina han tenido una fuerte influencia Aymara, inicialmente; luego, con la llegada de los españoles, fueron uno de los pueblos más violentamente evangelizados. Ocasionalmente, además, cazan y pescan, pero cada vez la presión de la población ahuyenta más la fauna silvestre".

En cuanto a su organización social y política, se establecen varias etapas históricas de esta nación que actualmente tiene su mayor asentamiento físico colectivo en la localidad de Apolo: organización





anterior a las misiones, organización en las misiones franciscanas, etapa de las parcialidades y la actual época del sindicato, evidentemente con la influencia del sistema.

"Antes —apunta el antropólogo beniano—, el cacique de cada pueblo era la única autoridad reconocida y muy respetada... su cargo era hereditario y vitalicio, pero para recibirlo y sostenerlo debía demostrar mejores aptitudes que cualquier otro para la guerra y la conducción de las relaciones sociales internas, así como ser un experto balsero, pescador y cazador".

El área o hábitat donde se asientan en la actualidad las comunidades y pueblos lecos es caracterizada ecológicamente como ceja de selva, pues está ubicada exactamente en la transición de los andes a la amazonia.

## 29. Yugui

Eco región: Amazónica.

Departamento: Cochabamba.

Provincia: Carrasco.

Municipio: Puerto Villarroel. Comunidad: BiaRecuaté.

Idioma: Mwyia.

Actividades principales: Caza, pesca, recolección, artesanía.

Hasta inicios del siglo pasado, fue común entre los yuquis un sistema de estratificación social de amos y esclavos, o por herencia u orfandad. Pero luego de la influencia de los evangelizadores se conformó la típica familia nuclear (de fuertes lazos entre parientes directos) de pareja monogámica.

Pese a los vertiginosos cambios sociales y culturales, aún mantiene intactos algunos rasgos originales. Es un pueblo animista que, no obstante, no desarrolló una cosmovisión mitológica, pues su evolución se vio interrumpida por el avasallamiento. A la creencia en los espíritus de la selva que encarnan en animales le acompaña la idea de que las personas poseen dos espíritus que cuando fallecen pueden causar enfermedad o muerte.

Según la coordinadora del programa Pueblos Indígenas y Empoderamiento, Miriam Campos, es un pueblo nómada que recorre desde la provincia Carrasco, en Cochabamba, hasta Montero, en Santa Cruz. "Fueron contactados recién en la década de los años 50 por misiones religiosas evangélicas estadounidenses".

Esta etnia cuenta con 127 mil hectáreas tituladas que, sin embargo, no usan porque son recolectores y "se dedican a la caza y a la pesca". Otra de sus recientes actividades es la artesanía; aprovechan la corteza del árbol amabis para confeccionar bolsos, flechas y hamacas. "No tienen música, danzas u otra manifestación cultural debido a la influencia de la evangelización.

Lo único que conservan es su idioma, que es el mwyia".





#### 30. Yuracaré

Eco región: Amazonia.

Departamentos: Cochabamba y Beni. Provincias: Chapare, Carrasco y Moxos.

Municipios: Villa Tunan, Chimoré y Puerto Villarroel.

Comunidades: Ibare, Nueva Cotoca, Galilea, La Misión, La Boca, Santa María, Puerto Cochabamba,

Nueva Esperanza y otras.

Idioma: Yuracaré

Actividad Principal: Agricultura.

Productos: Maíz, arroz, cítricos, café, maní, frijol, zapallo, yuca y plátano.

Vías de acceso: Terrestre: Desde Sinahota hasta Puerto Cochabamba y de Puerto Cochabamba a la Comunidad la Misión, camino de tierra. Fluvial: la vía de acceso fluvial se realiza desde Puerto Cochabamba, navegando por el río Chapare. Las comunidades Yuracaré de la zona baja se conectan con la ciudad de Trinidad a través del río Mamoré.

Cuenta Teobaldo Noé sobre sus ancestros: "La historia dice que nosotros estábamos en cuatro departamentos: La Paz, Cochabamba, Santa Cruz y una parte del Beni. En ese tiempo nuestros antepasados eran bastante ingenuos y humildes. Vivíamos como nómadas, de un lado a otro, porque el territorio era muy grande y muy rico a la vez".

Los Yuracaré andan siempre en busca de la Loma Santa, la tierra sin mal que, según su mitología, Dios les tiene predestinada para que se acaben las injusticias.

"Son una etnia bastante bien organizada, que mantiene sus formas tradicionales de cultivo, aunque en los últimos años se han visto obligados a limitar aún más su territorio, principalmente por la migración hacia el norte de Cochabamba, lo cual los ubica en territorio casi moxeño", explicó el antropólogo Milton Eyzaguirre.

La mayor aspiración de la gente, y que se transmite de generación en generación, es vivir en paz y libertad. "Cuando empieza la colonización (...), el pueblo fue replegándose hasta lo que hoy es el trópico de Cochabamba, y cuando llegaron acá los curas jesuitas tenían una costumbre de agrupar a la gente, y llevaron a mis abuelos a lo que es Villa Tunari, donde les enseñaron y cambiaron en muchas cosas.

Pero como no era la costumbre de los yuras vivir así, todos juntos en un solo lugar, el trabajo y el ambiente les afectaron y poco a poco se fueron dispersando, unos al río Ichilo, otros nuevamente al Sécure, ya en el Beni".

En su constante ir y venir y más allá de la influencia católica y social, los yuracarés siguen su infatigable peregrinar tras su particular paraíso. La imagen de la superioridad se entremezcla, como en la mayoría de los pueblos, con los preceptos católicos.

Teobaldo acaba su relato: "Como todo eso ha pasado, yo no entiendo por qué la gente Yuracaré no es conocida en todo el país. Yo he oído a los que vienen a conocernos, a investigarnos, que hay mucho de historia escrita sobre nosotros, pero aun así parecería que seguimos escondidos, ¿yo no sé por qué será?".





A inicios de los años 90, tras muchas promesas incumplidas y peticiones postergadas, los yuracarés efectuaron, junto con otros pueblos, la famosa "Marcha por el territorio y la dignidad". Quizá una más de sus caminatas en busca de aquel utópico Edén.

#### 31. Aymara

Eco región: Andina

Departamentos: La Paz, Oruro, Potosí y Cochabamba.

Provincia: Varias Municipio: Varios

Comunidad: Varias comunidades y ciudades.

Idioma: Aymara.

Actividad Principal: Agricultura, ganadería, minería, comercio, pesca y venta de fuerza de trabajo. Productos: Papa, chuño, tunta, hortalizas, frutas, minerales, mercadería en general, trucha,

pejerrey.

La comunidad andina tiene sus raíces en el antiguo ayllu preincaico del mismo nombre. A pesar del tiempo transcurrido, aún se pueden encontrar rasgos físicos indígenas en gente de las comunidades tradicionales.

El antropólogo Ricardo Ulpiona asegura que también persisten, a pesar del tiempo y como sistema organizativo, los conjuntos de ayllus que llegan a formar una unidad máxima denominada marka, en la que los pobladores se agrupan en dos mitades: la de arriba y la de abajo: anansaya y urinsaya, respectivamente. Otras entidades son el churi ayllu o ayllu hijo, que puede ser denominado comunidad, cabildo o kawiltu, sindicato o estancia. "Los aymarás están organizados por comunidades y su autoridad máxima es el jilacata; sin embargo, el nombre en ciertas comunidades se cambia por secretarios, por una evidente influencia urbana".

La gran actividad grupal son las reuniones generales, en las que se tratan asuntos para el beneficio de la población y se aprueban decisiones por votación de los líderes. Las conclusiones son apuntadas en un acta o cuaderno donde se transcribe cada una de las resoluciones y que, para su legitimidad, es firmada por los representantes de cada comunidad.

Otra costumbre que todavía persiste pese al paso de los siglos es el ayni, "un modo de ayuda mutua, recíproca, en bienes o servicios de equitativo valor. Es un acto que no tiene registro y en el que lo que cuenta es la palabra". Esta práctica es común en tiempo de siembra y cosecha, cuando los vecinos reunidos brindan su servicio para luego ser correspondidos.

En otro punto, Ulpiona advierte que la vestimenta de los aymarás en la actualidad tiene bastantes variaciones con relación a la ancestral, "sobre todo en los colores, pues ahora los gustos van por lo más llamativo, debido a que se pueden encontrar con facilidad ciertos tirites para darle color a la lana. En la cultura originaria la tendencia era más oscura y de diseños sobrios, ya que los tintes procedían de la tierra o ciertas plantas y las condiciones y técnicas para su elaboración eran mucho más rústicas y limitadas". Hace tiempo, la mujer aymara elaboraba su propia vestimenta, era todo un proceso, desde sacar la lana de las ovejas, hilar, teñirla y confeccionarla.





Los aymarás se dirigen al Alaxpacha para pedir protección, ya que engloba el Sol y todas las estrellas. Al Sol lo identifican con el Dios cristiano, cuyos rayos dorados custodian el altar de las iglesias católicas. "Es un dios que sabe todo y ordena todo, es buen médico porque sana, pero ante las faltas o delitos manda enfermedades como castigo". Ésta es una muestra contundente de la total simbiosis cultural con el mundo occidental.

## 32. Quechua

Eco región: Andina.

Departamentos: Chuquisaca, Cocha-bamba, Santa Cruz, Potosí, Oruro y La Paz.

Provincia: Varias. Municipio: Varios. Comunidad: Varias. Idioma: Quechua.

Actividad Principal: Agricultura.

Productos: Maíz, papa, oca, papaliza, trigo, hortalizas, cebada y quinua.

Vías de acceso: Aérea: a algunas comunidades quechuas se puede acceder por vía aérea, como a las poblaciones de Apolo, Mirq'amaya y a otras. Terrestre: a varias comunidades se puede llegar por vía terrestre a través de carreteras, caminos secundarios y a la mayoría por vías intransitables o sendas.

Este grupo comparte con los aymarás la centenaria estructura del ayllu. Su religiosidad está íntimamente ligada con la agricultura, pues es mediante rituales agrarios —según su concepción—como consiguen favores de la Pachamama (Madre Tierra).

Los quechuas tienen su propia filosofía del tiempo y del espacio, que está representada en kaypacha (nuestro mundo), el mundo de los humanos, donde se desenvuelven los seres vivos, todo lo que nos rodea y lo que puede ser palpable, el suelo, los sembradíos, etc. Y en janaq pacha, el Sol, las estrellas. Lo intangible, lo sobrenatural, lo que premia, castiga, depara y determina, según el comportamiento y la generosidad de cada quien.

Hay pueblos quechuas en las tres regiones climáticas bolivianas. En el altiplano, las actividades principales son la agricultura y la ganadería de camélidos, ovinos y bovinos. La agricultura es esencialmente de tubérculos: papa, oca y papaliza, y cereales como la quinua, cañahua y cebada. En los valles, los campesinos viven de la agropecuaria, avicultura y floricultura. Se dedican a la siembra de maíz, papa e infinidad de hortalizas; crían ganado ovino, porcino, caprino y bovino; también se dedican a la crianza de aves de corral y, últimamente, se ha implementado el cultivo de flores. En la región del chapare tropical, los colonos quechuas se dedican a la agricultura, especialmente cultivando la hoja de coca; a la fruticultura, la floricultura y la industria de la madera. Los quechuas tratan de estar bien con los dos universos, el de arriba y el de abajo, para lo que utilizan las ofrendas que generalmente van dirigidas a la Pachamama, y lo que ella representa: fecundidad, buena cosecha y prosperidad.

#### 33. Toromona.

Eco región: Amazonía

Departamento: Pando (área sur). Provincias: Iturralde y Manuripi.





Municipios: Ixiamas, San Buenaventura y San Pedro.

Idioma: Toromona.

Los Toromona son un grupo indígena que se asentó desde hace cientos de años en el departamento de Pando, entre los ríos Madre de Dios, Toromona y Arroyo Asunta. "En la década de los 80 ya eran pocas las familias sobrevivientes que recorrían la selva amenazados por petroleros, madereros y caucheros. Nunca se tuvo contacto formal.

Según los últimos registros logrados en las décadas de los 70 y 80, este pueblo había perdido muchas de sus características étnicas, debido a su contacto con la civilización occidental, y con otras naciones más numerosas y de fuerte arraigo e influencia, como la Mosetén, cuyos pueblos se asientan en las inmediaciones.

Tradicionalmente se dedicaban a la agricultura; el cultivo del maíz, legumbres y calabazas, y complementaban su dieta con la recolección de frutos silvestres, la caza de aves y puercos de monte. Durante los meses de aguas altas en los ríos de Beni y Pando, es decir, septiembre, octubre y noviembre, pescaban casi a tiempo completo porque lograban comercializar todos los peces en los poblados cercanos. Los caciques e incluso algunas mujeres líderes aprendían algunas palabras en castellano y las usaron para valerse del trueque y lograr algunos productos e insumos con su producción piscícola.

#### 34. Afroboliviano.

Eco región: Amazonía Departamento: La Paz.

Provincias: Sud Yungas, Nor Yungas, Carcanavi, Inquisivi, Larecaja Alto Beni.

Municipios: Irupana Chulumani Palos Blancos, La Asunta, Coroico, Inquisivi, alto Beni, Guanay y

Tipuani.

Idioma: Castellano.

El Pueblo Afroboliviano se refiere a personas de nacionalidad boliviana con raíces africanas. Son uno de los grupos con mayor historia registrada en el actual territorio ocupado por Bolivia, habiendo sido traídos a las colonias españolas en América como trabajadores esclavizados desde diferentes regiones de África por traficantes para su comercialización a los conquistadores españoles a partir del siglo XVI. Hoy en día, la comunidad afroboliviana es una comunidad en crecimiento con un fuerte sentido de pertenencia y fuerza política, con comunidades en toda Bolivia.

La cultura afroboliviana tiene una fuerte raíz cultural basada en sus antepasados que emigraron desde África. Su cultura ha establecido tradiciones dentro de la cultura de Bolivia, siendo su mayor influencia la saya afroboliviana, baile popular conocido en todo el país, en el que expresan inquietudes sociales, historia, alegrías, tristezas y críticas con coplas rimadas al ritmo de música

El pueblo afroboliviano ha sido reconocido jurídicamente como sujeto colectivo teniendo "cuando corresponda" Están organizados a nivel nacional en el Consejo Nacional Afroboliviano (CONAFRO)

La población también se organiza en la ciudad de Santa Cruz de la Sierra, donde se creó en 2014 el Consejo Nacional Afroboliviano Santa Cruz (CONAFRO SC) como una organización departamental de





los afrobolivianos de Santa Cruz, cuyo objetivo es buscar un impacto en los municipios. y políticas departamentales para incorporar propuestas de la población afroboliviana encaminadas a mejorar sus condiciones y oportunidades sociales, políticas y económicas

El pueblo afroboliviano ha sido reconocido como parte de la nación boliviana y goza de los mismos derechos económicos, sociales, políticos y culturales que los pueblos indígenas de Bolivia. El Estado Plurinacional de Bolivia ha declarado el periodo comprendido entre 2015 y 2024 como la "Década del Pueblo Afroboliviano"

# 35. Guarasugwä.

Eco región: Chaqueña Departamento: Santa Cruz.

Provincia: José Miguel de Velazco. Municipio: San Ignacio de Velazco

Idioma: Tupí-Guaraní.

Los guarasugwä son uno de los pueblos guaraníticos que se asentaron en Bolivia en busca de tierras aptas para la agricultura, la caza y recolección. Su llegada a la actual Bolivia aún no es esclarecido. El contacto con la sociedad dominante se produjo recién durante el primer auge de la goma, cuando alrededor de 1880 se descubrió la existencia del árbol de goma en la zona del Bajo Paraguá y del actual Parque Nacional Noel Kempff Mercado. Los empresarios llevaron chiquitano a la zona, y con estos llegaron también las enfermedades contra los cuales los guarasugwä no tenían anticuerpos.

A medianos de los años 70 la comunidad existente se disolvió, y a partir de esta fecha las familias guarasugwä vivían separadas los unos de los otros como peones en las estancias de la región. Pero en los últimos años, de repente animado por la creación de una TCO en la zona, se animaron a fundar una comunidad y de constituirse de nuevo como pueblo indígena con carácter propio. La actual comunidad de los guarasugwä cuenta según informaciones recogidos en San Ignacio de Velasco con alrededor de 50 a 70 personas. Los guarasugwä nunca fueron alcanzados por misioneros, quedándose intacta y viva su cosmovisión hasta los contactos con la población envolvente.

Gracias al hecho que los guarasugwä vivían en una región habitada por solamente pocos noindígenas, su hábitat mantuvo gran cantidad de la flora y fauna original, que facilitó la actividad de la caza, constituyéndose por largo tiempo como principal medio de sustento. Los guarasugwä eran excelentes conocedores de los movimientos en la naturaleza, de los lugares y tiempos en los cuales los animales frecuentaban ciertas zonas y de las costumbres de todos ellos.

Para cazar los guarasugwä recorrían extensos territorios, siempre en busca de regiones vírgenes, donde abundaban los animales. La pesca se volvió una actividad importante cuando el grupo se encontraba en las cercanías de ríos o aguadas. Según la situación o de la clase de peces se pescaba con lanza, arco y flecha, trampas, o barbasco. En las andanzas por el territorio en uso se coleccionaba toda

## 36. Nahua

Eco región: Amazonia. Departamento: Pando





Provincia: Nicolás Suárez. Municipio: Bolpebra

Comunidad: Puerto Yaminahua.

Idioma: Nahua

Actividades principales: Recolección, caza y pesca.

Productos: Carne de monte y pescado.

El pueblo nahua es un grupo indígena que habita la región amazónica de Perú y Bolivia. También son conocidos como el pueblo Yora. El pueblo nahua en Bolivia vive de la caza y la pesca, y ocasionalmente cultiva cultivos como maní, yuca, plátanos, frijoles y maíz en pequeñas parcelas.

El pueblo nahua tiene su propio alfabeto, el cual fue desarrollado en coordinación con el Ministerio de Educación, y cuenta con cuatro intérpretes y traductores registrados. El pueblo nahua es uno de los grupos indígenas de la Amazonia que están en contacto inicial con el mundo exterior

Exactamente no se sabe ¿dónde? se asientan ni ¿Cuántos indígenas existen? Se maneja la hipótesis de que en Bolivia los nahuas se hayan exterminado y su asentamiento solo sea el Parque Manú del vecino país del Perú donde son llamados "yora".

Exactamente no se sabe ¿dónde? se asientan ni ¿Cuántos indígenas existen? Se maneja la hipótesis de que en Bolivia los nahuas se hayan exterminado y su asentamiento solo sea el Parque Manú del vecino país del Perú donde son llamados "yora".

Es donde viven la mayor parte este grupo selvático; investigaciones en el Perú indican que los sobrevivientes de los nahuas vivían en el río "Mapuya" o "Inuya" y se caracterizan por su belicosidad (guerrero peligroso).